
 1  

2ème rencontre : « Quelle sera la suite ? » 24/01/2026 

Nous avons constaté, lors de notre première rencontre, que la science la plus contemporaine pouvait 

répondre de façon documentée à la question : « Comment en est-on arrivé là ?», ceci en respectant 

toutes ses exigences méthodologiques. La science constate que, depuis son commencement, 

l’univers ne cesse d’explorer toutes les possibilités de se complexifier, et que c’est justement 

l’espèce humaine qui a atteint le maximum de cette complexification1. La science ne respecterait 

pas ses exigences méthodologiques si elle cherchait à répondre à la question que nous posons en 

cette deuxième rencontre : « Quelle sera la suite ? » Elle laisse la charge d’y répondre aux 

philosophies et aux spiritualités, moins chargées qu’elle-même en exigences méthodologiques, et 

qui, de fait, s’attachent à y répondre depuis quelques millénaires.  

Nous les avons donc interrogées. Nous avons constaté qu’effectivement toutes les philosophies et 

spiritualités s’activent actuellement de plus en plus à l’échelle mondiale à répondre cette question, 

ceci en dépassant leurs anciennes contradictions, mais que, malheureusement, pour le moment, les 

succès sont limités.  

Que faire ? Nous allons pour commencer nous rappeler de quelle façon s’est installée la complexité 

de l’espèce humaine. Ensuite nous nous demanderons si cette espèce a des chances de dépasser ses 

propres contradictions ? 

1 Un peu d’anthropologie  

Il y a 3 millions d’années, la complexification dans l’univers s’est manifestée par l’apparition du 

genre Homo sur la planète terre. Le genre Homo a tout de suite était buissonnant, mais il se réduit 

actuellement à la seule espèce Homo Sapiens. Sa complexification s’est d’abord manifestée, au 

cours de ces trois millions d’années, par de plus en plus d’innovations technologiques. Une part des 

angoisses contemporaines vient de ce que les humains se rendent compte de ce que, à force de 

toujours plus de technologies, ils pourraient finir par être remplacés par des robots.  Mais 

depuis au moins 100 000 ans, la complexification par toujours plus de technologies laisse la place à 

la complexification par l’apparition des interrogations métaphysiques.  

2 En quoi consiste exactement la complexité de la métaphysique ? 

Tous les êtres vivants « savent » ce qu’ils ont besoin de savoir pour survivre dans leur environnement. 

Avec les humains il y a une nouveauté, car seuls les humains « savent qu’ils savent ». Georges sait 

grimper dans les arbres comme un écureuil, mais en plus, il sait qu’il sait y grimper, alors que 

l’écureuil ne sait pas qu’il le sait. Georges a connaissance de ses propres savoirs. Seuls les humains, 

se demandent ce que cela implique. Depuis les Grecs anciens, la théorie de la connaissance est l’un 

des grands chapitres de la philosophie occidentale.                                                                     

 Les oiseaux se dirigent, dit-on, selon les étoiles, mais seuls les humains se conscientisent 

comme eux-mêmes face à eux-mêmes, et comme eux-mêmes face à l’univers. En d’autres termes, 

seuls les humains conscientisent des interrogations métaphysiques. La question difficile à laquelle 

les neurologistes ne parviennent pas à répondre pour le moment, c’est : Qu’est-ce que la 

conscience ?                                     

 
1 Attention ! « Complexité » n’a rien à voir avec « excellence ». La complexité d’Adolf Hitler était supérieure à celle 

de n’importe quel galet roulé de la rivière. Il aurait mieux fallu pour tout le monde que l’Allemagne ait été gouvernée 

par un galet roulé plutôt que par Hitler. Le premier ministre serait allé tous les matins voir le galet à la chambre haute, 

et en serait revenu avec des instructions adéquates. 



 2  

  On raconte qu’un jour le tribunal des animaux a fait comparaître l’Homme pour lui demander 

de rendre compte de ses exactions abominables vis à vis de tous les animaux. L’Homme a commencé 

par arguer qu’il était seul à avoir développé tant de techniques. A chaque fois le tribunal a fait venir 

des témoins du monde animal, qui ont à chaque fois démontré qu’ils lui étaient supérieurs. Par 

exemple, l’Homme s’est vanté de savoir tisser, mais le tribunal a fait venir l’araignée. Il s’est dit 

architecte, mais le tribunal a fait venir les abeilles. En dernier ressort, l’Homme a avancé que seuls 

les humains louaient Dieu tous les jours de leur vie.  

 Le tribunal a reconnu cet argument, et a engagé l’Homme à uniquement s’en tenir là. Cette 

histoire a été proposée par une confrérie de philosophes musulmans actifs à Bagdad au 9ème siècle 

de notre ère, c’est à dire au meilleur de la période abbasside. Ces philosophes, connus sous le nom 

de « Frères de la pureté », nous disent que ce qui distingue l’Homme des animaux, ce n’est pas sa 

technicité, mais son entrée en spiritualité. 

On retient pour la suite que deux mots clés caractérisent notre nouvelle complexité :  à savoir le mot 

« connaissance », et le mot « conscience ». Qu’entendre par « connaissance » ?, et qu’entendre par 

« conscience » ? 

 

3 Les deux voies de la connaissance selon Spinoza 

Comment peut-on connaître ? Pour répondre nous allons nous référer à un livre du professeur Gilles 

Hanus, « Sans images ni paroles », publié en 2018, qui est une introduction aux réponses du Traité 

Théologico-Politique de Spinoza, un traité que Spinoza a rédigé parallèlement à l’Éthique. 

Il se trouve en effet que Spinoza, compte tenu de son appartenance à plusieurs des grandes cultures 

de son temps, était en mesure de dépasser l’étroitesse d’esprit de ses contemporains, si bien, qu’avec 

les mots de son époque, il a préfiguré les savoirs actuels.  Il a été incompris et vilipendé en son temps, 

ce qui lui a peut-être valu de mourir assassiné. 

 

Selon Spinoza, la « Nature naturante » utilise deux voies pour transmettre de la connaissance aux 

hommes. La première, la « naturelle », est celle de l’entendement, efficace pour les humains. La 

deuxième, la « prophétie », qui ne fonctionne que pour très peu d’entre eux, est celle de la révélation. 

L’une et l’autre sont bonnes, dit-il, dans son Traité Théologico-politique.  

 

De nos jours, on peut dire que sa première voie, celle de l’entendement, concerne en premier les 

savoirs sur des « objets », c’est à dire sur des choses qui « gisent devant », ou sur des substances, 

c’est à dire des choses qui « se tiennent dessous ». En d’autres termes, ces savoirs portent sur du 

« localisable », que ce soit dans le temps ou dans l’espace. Les Grecs ont appelé « Matière » ce qui 

est localisable. Cette voie est bonne, car il existe des critères qui permettent de valider à la raison 

pure les savoirs ainsi obtenus. 

 

Et de nos jours on peut dire que sa deuxième voie, celle de la « révélation », concerne du non 

localisable, ceci selon des mécanismes non identifiés, et qu’elle correspond à ce que nous appelons 

« intuition ». Elle ne fonctionne, nous dit Spinoza, que pour très peu d’entre eux, les prophètes.  

 

Effectivement, dans la Bible, les intuitions vécues par les prophètes d’Israël relèvent explicitement 

du non localisable. Reportons-nous par exemple à Rois, 19, 11 et 12. « La parole du Seigneur fit 

sortir le prophète Élie ». Mais il est dit explicitement que cette parole n’était pas localisée : Le 

Seigneur n’était ni dans le vent violent, ni dans le tremblement de terre, ni dans le feu. Elle n’était 

que dans une brise légère. Ce qui n’a pas empêché Élie de la recevoir. Comment reconnaît-t-on un 

prophète ? Justement au fait que ses intuitions sont bonnes. Dans l’Épître aux Hébreux, en 11, 1à 3, 

Nous lisons : « Par la foi, nous comprenons que le monde a été formé d’une parole divine, de sorte 

que ce que l’on voit provient de ce qui n’est pas apparent ». 

 



 3  

4 Conscientisation des savoirs révélés 

La connaissance, ce n’est pas déjà la conscientisation. Grâce à leurs aux techniques d’imagerie, les 

neurologistes observent ce qui se passe lors d’une phase d’acquisition de connaissances obtenues 

selon la première voie. Cette acquisition relève de l’activation de différentes régions spécialisées 

des réseaux neuronaux placées en interfaces entre, d’une part les organes sensoriels qui reçoivent 

les informations, et d’autre part les organes moteurs, qui permettent d’y réagir adéquatement. De 

plus, sont mis en évidence des réseaux neuronaux qui non seulement enregistrent, mémorisent, ce 

qui s’est passé, mais qui en plus en tire ultérieurement des conséquences pour de meilleures futures 

réactions. On peut dire que ces savoirs ont été conscientisés dans tel ou tel groupes de neurones. 

 

Ce que suggère Spinoza, c’est que le prophète conscientise ce qu’il à faire, non seulement à partir 

des savoirs produits analytiquement par ses réseaux neuronaux, mais aussi à partir de savoirs reçus 

intuitivement de façon extra neuronale, ceci d’ailleurs sans qu’on sache comment exactement. C’est 

à dire des savoirs révélés. Ces savoirs révélés sont à la base de toutes les traditions spirituelles. 

C’est sans doute par prudence que Spinoza n’attribue qu’aux prophètes la capacité de connaître, et 

de conscientiser, ce qu’ils ont à faire, non à la lumière de la raison pure, mais à la lumière de leurs 

intuitions, dans le cadre d’une révélation. Par prudence, car il sait que sa vie est en danger. 

 

En fait, cette capacité appartient à tous les humains : la plupart du temps leurs choix de vie 

s’expliquent mieux par leurs intuitions que par leurs raisonnements à la raison pure. En particulier, 

ce n’est qu’à l’intuition qu’ils trouvent dans telle ou telle philosophie ou telle ou telle spiritualité des 

réponses à leurs interrogations. On a vu que pour les Frères de la pureté, au sommet de la civilisation 

arabo-musulmane, « ce qui distingue l’Homme des animaux, ce n’est sa technicité, mais son entrée 

en spiritualité ».  Cependant, en Occident, la possibilité de la connaissance extra neuronale est niée 

ou ridiculisée. Un débat vient de naître. La validité des révélations est-elle une illusion, ou un fait ? 

 

5 Ceux qui rejettent l’affirmation de Spinoza 

La plupart des neurologistes prennent pour acquis et pour point de départ de leurs recherches, que 

la l’acquisition de connaissances vraies et leur conscientisation relèvent uniquement de l’activité de 

notre cerveau. Ce qui signifie l’identité de notre Moi et de notre cerveau : selon eux, nous sommes 

notre cerveau. En d’autres termes, de Spinoza, ils valident sa première voie, celle selon 

l’entendement, mais ils ne voient dans sa deuxième voie , celle selon l’intuition, qui ne passe pas 

par du neuronal, que le brouillage de la première.  

  

6 Un rebondissement inattendu 

De nombreux chirurgiens ont vécu le cas du patient qui tombe en cours d’opération en état de mort 

cérébrale, c’est à dire dont le cerveau ne produit plus d’ondes cérébrales détectables, un cerveau plat.  

La plupart du temps, un tel patient n’en revient pas. Mais parfois le patient revit. Le chirurgien et 

ses assistants de la salle d’opération, en écoutant ce qu’un tel patient raconte de ce qu’il a vécu dans 

le temps de sa mort cérébrale, constatent fréquemment que ce patient a accédé, ceci selon un mode 

d’acquisition échappant totalement aux contraintes du temps et de l’espace, à des savoirs qu’ils 

s’empressent de vérifier, et éventuellement qu’ils ne peuvent que valider, à leur étonnement.  

 

Des savoirs vérifiables semblent donc avoir pu être « intuités » par le patient, sans que ses réseaux 

neuronaux soient intervenus, car ces réseaux étaient hors course.  

 

Il apparaît également depuis peu que l’accès à ces savoirs « intuités » n’est pas réservé aux prophètes, 

et qu’il concerne un peu tout le monde. Les évidences des manifestations hors contexte chirurgical 

de la réception de ces savoirs obtenue sans l’intervention des réseaux neuronaux sont de mieux en 

mieux documentées, et le monde scientifique commence à les explorer.  



 4  

Il est à noter que C. G. Jung, fondateur de la psychologie analytique, s’est interrogé en son temps 

sur la grande fréquence des occurrences de ce qu’il appelait des « synchronicités ». C’est, par 

exemple, le cas de deux personnes qui se sont perdues de vue depuis longtemps et vivent à des 

milliers de kilomètres de distance, et qui, au même moment, indépendamment l’une de l’autre, 

chacune de son côté, décident de se joindre au téléphone. La probabilité de ce coup de téléphone 

était quasi nulle, ce qui implique, selon Jung, une communication instantanée ne relevant pas des 

contraintes de l’espace et du temps. L’identité de notre Moi et de notre cerveau, tenue pour une 

certitude par la plupart des neurologistes, est donc une hypothèse : il se pourrait que le 

fonctionnement de notre Moi conscient ne puisse se ramener au fonctionnement de notre cerveau. 

 

A noter aussi que les savoirs « intuités » se laissent deviner dans les comportements, mais ne sont 

pas nécessairement verbalisés, conscientisés, à moins qu’ils ne soient sollicités par les circonstances. 

 

7 Comment expliquer ce rejet de la deuxième voie, si elle est vraiment bonne ?  

 Le fait est, qu’au niveau des sociétés premières encore en survie, les ethnologues constatent que la 

gestion harmonieuse de leurs conflits est effectivement obtenue grâce aux interventions d’individus 

qui fonctionnent inspirées selon la voie de l’intuition. La littérature a popularisé l’appellation 

« chamanes », qui en fait ne concerne que les peuples sibériens. Pour la survie de ces sociétés 

premières, la voie de l’intuition est objectivement bonne.    

Par contre, dans les sociétés occidentalisées, qui se sont orientées vers la valorisation de ce qui relève 

de toujours plus de technologie, une préférence a fini par être accordée aux savoirs produits au 

niveau des réseaux neuronaux, des savoirs dont effectivement la valeur peut s’établir, pour lesquels 

des techniques rationnelles de validation ont été développées. A contrario, du fait que les savoirs 

intuitifs sont souvent des faux savoirs, l’Occident rationaliste, considère qu’il est prudent de s’en 

méfier. Dans le cadre des mécanismes darwiniens de l’évolution du vivant, on comprend que des 

sociétés humaines de plus en plus rationalistes ont fini par développer, au niveau de leurs réseaux 

neuronaux, des mécanismes d’auto-censure de ces savoirs intuitifs, et que du coup elles les rejettent, 

et en nient l’existence.  
 

 L’intervention des philosophes  

De leur côté, les philosophes commencent à réaliser qu’il leur revient d’affirmer, pour eux-mêmes 

et pour nous tous, que le fait qu’une personne puisse avoir conscience d’elle-même face à elle-même, 

face à l’univers, c’est à dire quelle puisse dire Moi, ce n’est ni une illusion, ni seulement la 

manifestation de sa biochimie. Markus Gabriel, que certains présentent comme l’étoile montante de 

la philosophie allemande, a publié en 2017 un livre intitulé en français : « Pourquoi je ne suis pas 

mon cerveau ?». La thèse est que le Moi d’une personne est capable de conscientiser des savoirs 

obtenus de façon extra neuronale, ce Moi ne fait pas que conscientiser ceux qui sont stockés dans 

ses réseaux neuronaux. S’agissant des savoirs ainsi produits intuitivement hors des réseaux 

neuronaux par le Moi, le cerveau n’aurait en l’occurrence que le rôle de les enregistrer a posteriori. 

Du même coup, Markus Gabriel peut affirmer notre libre arbitre.  

 

Il faut noter ici que Markus nous dit que le Moi n’est pas dans le cerveau, mais qu’il ne nous dit pas 

où il est. Si le Moi n’est pas dans le cerveau, où est-il ? La seule réponse disponible est qu’il est à la 

fois partout et nulle part. Est-ce si étrange ? Il faut noter que c’est exactement ce qui se passe au 

niveau de la physique des particules élémentaires. Un électron est à la fois partout et nulle part, à la 

fois une onde et une particule, tout dépend de la façon dont on l’interroge. Les physiciens ne 

comprennent pas ce qui se passe avec ces électrons, car ceux-ci bafouent le principe de non-

contradiction, mais ils savent quoi faire des électrons, ils savent fabriquer des microscopes 

électroniques qui marchent très bien. 

 



 5  

8 Retour à la question « Quelle sera la suite ?  

Avant de tenter de répondre à notre question : « Quelle sera la suite ? », commençons par revenir 

aux deux questions que la science a léguées aux métaphysiciens : « Peut-on dire qu’avec l’apparition 

de l’espèce humaine, l’univers vient de parvenir à la connaissance de lui-même ? ». Et : « Peut-on 

dire que l’univers, avec cette apparition, peut intervenir dans ce que sera la suite ? » De ce qui 

précède, que ce soit à la raison pure ou à l’intuition, nous pouvons répondre oui aux deux questions.  

De ce qui précède vient aussi que, face à la question : « Quelle sera la suite ? », nous sommes devant 

les deux termes d’une alternative, entre lesquels nous ne pouvons pas choisir à la raison pure.  

Les uns disent oui à la possibilité de la connaissance extra neuronale, les autres non. Ceux qui, à 

l’intuition, disent oui, se retrouvent tout naturellement dans le cadre, soit d’une philosophie, soit 

d’un engagement spirituel. Et ils parleront de l’aventure humaine.  

Ceux qui disent non, de fait, répondent aussi à leur intuition. Bien que la probabilité pour que 

l’univers puisse avoir eu le temps d’atteindre son actuelle complexité soit faible, ils continuent à 

croire possible son actuelle occurrence.  

Faut-il se lamenter de cette absence de consensus ? Justement non, au contraire. Pourquoi ? Parce 

que par là nous comprenons, que, pour la suite à venir, les humains disposent du libre arbitre, c’est 

une chance, car c’est ce qui leur donne la dignité.  

Dans la Bible, en plusieurs passages du livre du Deutéronome, la parole du Seigneur s’adresse à tous 

les humains. En 30, 19, on lit : « J’ai mis devant toi la vie et la mort, la bénédiction et la malédiction, 

Choisis la vie et tu vivras ». Est à remarquer que dans ce passage, il n’est pas explicité ce qui est 

bien et ce qui mal.  

Tous devront apprendre à vivre ensemble, en respectant le libre arbitre de chacun d’eux.  

 

9 Conclusions 

Tout se passe comme si nous étions les spectateurs de la première représentation d’une pièce de 

théâtre, dont les décors seraient installés depuis le début des temps, dont tous les figurants, à savoir 

les vivants non humains de la planète terre, seraient déjà en place, et dont les acteurs viendraient 

juste d’entrer en scène. Il s’agit, bien sûr avec ces derniers, des humains, qui ont droit à la qualité 

d’acteurs compte tenu de ce que leur Moi est conscient de ce qu’ils ont un rôle à jouer. Mais le 

directeur du théâtre est machiavélique, il n’a donné le livret de cette pièce à ses acteurs qu’au 

moment de leur entrée en scène. Les acteurs sont censés être capables de deviner quel est le sens de 

cette pièce, et de là le rôle qu’ils ont à jouer. 

Pour certains de ces acteurs, éduqués à ne raisonner que dans le cadre de leurs réseaux neuronaux, 

le thème sera certainement toujours plus de technologies. Ils se disent seulement que la pièce se 

terminera mal. Selon la littérature de science-fiction, en effet, les civilisations qui suivent cette piste 

s’autodétruisent en quelques générations. 

D’autres, les intuitifs se rappellent l’avertissement des Frères de la pureté : « Ce qui distingue 

l’Homme des animaux, ce n’est pas leur technicité, mais leur entrée en spiritualité ». La série 

« Avatar », très suivie par des millions de personnes ordinaires, exploite efficacement ce thème.   

Teilhard de Chardin, au milieu du siècle dernier, devenu célèbre aussi bien en tant que paléontologue 

qu’en tant que jésuite, annonçait que, après ceux de la géosphère, et ceux de la biosphère, les temps 

de l’émergence de la noosphère étaient venus. Noûs, est le mot grec qui signifie esprit. 

Paradoxalement, on constate que les nouveaux moyens de la communication planétaire sont en train 

permettre de rendre effectivement techniquement possible l’apparition de cette noosphère.  

Pour terminer, un passage extrait d’un livre de Vaclav Havel, intitulé « Interrogatoire à distance ». 

« Je crois que l’espoir le plus profond et le plus essentiel, celui qui nous soutient et nous incite à 

accomplir de bonnes actions et qui représente la véritable source de la grandeur de l’esprit humain 

et de son effort, vient « d’ailleurs ». Cet espoir nous donne la force de vivre et de continuer à essayer, 

même dans des situations qui semblent désespérées, comme celles qui nous entourent » 


