Décider d’une année joyeuse

Prédication sur Matthieu 2,1-12

En début d’année, il y a une double tradition profondément ancrée dans nos habitudes.

D’un coté, celle de se souhaiter mutuellement de bonnes choses.

Nous échangeons des veeux : santé, paix, joie, réussite, courage.

Ces paroles ne sont pas anodines.

Elles disent quelque chose de notre espérance, de notre désir que la vie soit bonne, qu’elle
soit vivable, qu’elle soit bénie.

Ces veeux ont d’ailleurs un lien tres fort avec ce que nous vivons ici chaque dimanche.

A la fin du culte, une bénédiction est prononcée.

Ce n’est pas une formule magique, ni un simple rituel : ¢’est une parole adressée sur nos
vies pour dire le bien que Dieu veut pour chacun.

Une parole qui ouvre 1’avenir, une parole qui affirme que la vie n’est pas abandonnée au

hasard, ni livrée au seul jeu des forces humaines.

Et puis il y a I’autre tradition du début d’année : les bonnes résolutions.

Celles que I’on prend pour soi-méme.

Pour ma part, j’ai décidé de plus marcher et nager, d’aller a plus de conférences pour
continuer a me former et de mieux gérer mon temps.

Nous savons combien elles sont souvent sinceres, parfois méme courageuses, mais aussi
combien elles sont fragiles.

Sans chemin précis, sans décision profonde, sans motivation réelle, elles deviennent
rapidement ce que I’on appelle des veeux pieux : de belles intentions qui s’usent vite,

repoussees quelque part entre la galette des rois et le premier rhume de janvier.

Alors peut-Etre qu’en ce début d’année, la question n’est pas : qu’allons-nous améliorer ?

Mais plutdt : qu’allons-nous désirer ?

Qu’est-ce que nous voulons vraiment laisser advenir dans nos vies cette année ?

Et si, cette année, nous osions non pas une résolution de plus, mais une décision spirituelle :
décider d’une année joyeuse.

Pas une joie naive. Pas une joie de facade.

Mais une joie enracinée dans une rencontre, une joie qui traverse le réel.

C’est précisément ce que raconte 1’évangile des mages.

Le récit des mages est souvent lu comme un récit doux, enfantin, presque décoratif.



Pourtant, il ne I’est pas.

I1 est traversé de zones d’ombre, de détours, d’ambiguités.

On ne sait pas exactement qui sont ces mages, ni d’ou ils viennent.
L’¢étoile apparait, disparait, puis réapparait.

Ils se trompent de lieu, s’arrétent a Jérusalem, rencontrent un roi inquiet, menteur et violent.

Et Matthieu ne cherche pas a lisser ces étrangetés !

Il les assume pleinement.

Parce que son but n’est pas de raconter la naissance de Jésus comme un événement
historique, mais de dire quelque chose de fondamental sur la maniére dont Dieu entre dans
I’histoire humaine.

Ce récit est profondément théologique : il ne cherche pas a rassurer, mais a faire connaitre

Dieu.

Matthieu écrit & une communauté qui cherche encore sa place, partagée entre la fidélité a la
tradition juive et la découverte d’une foi nouvelle en Jésus reconnu comme Messie.

Cela explique pourquoi son évangile assume les tensions et les zones d’ombre :

la foi n’y est pas présentée comme une évidence tranquille, mais comme un chemin a
discerner.

Il propose donc un récit habité par I’incertitude, par I’inachévement, par le risque.

La foi biblique n’est jamais une possession tranquille ;

elle est une marche, parfois méme une errance assumee.

Les mages ne sont pas des croyants exemplaires.
Ils ne connaissent pas les Ecritures.
Ils ne font pas partie du peuple de 1’alliance.
Ils interpretent un signe céleste selon leur propre culture, leur propre savoir, leur propre
langage.
Ils avancent avec ce qu’ils sont.
Et ils sont accueillis tels quels.
Dieu ne commence pas par exiger une foi dogmatique ; il commence par susciter un désir.
Cela dit quelque chose de tres fort pour nous :
la foi ne commence pas par la certitude, mais par la recherche.

Elle ne commence pas par la maitrise, mais par la disponibilité.



Dieu ne se laisse pas rencontrer uniquement par ceux qui savent,

mais par ceux qui acceptent de se mettre en route.

Poursuivons : L’étoile met en mouvement, mais elle ne conduit pas directement a Jésus.
Elle conduit a Jérusalem.

La, elle disparait.

11 faut alors s’arréter un instant. Et cet arrét est 1a pour lire les Ecritures, les prophéties.
Mais paradoxe saisissant : ceux qui connaissent les Ecritures ne se mettent pas en route.
Matthieu montre ici que ni le signe seul, ni le savoir seul, ne suffisent.

La foi nait lorsque la Parole devient chemin,

lorsque la connaissance accepte de se laisser déplacer.

Une foi qui ne se déplace plus devient stérile.

Elle peut méme devenir dangereuse lorsqu’elle se fige.

Jérusalem est le lieu du savoir, de la tradition, de 1’institution.
Tout y est en place, organisé, maitrisé.
Mais c’est aussi le lieu de la peur.
Hérode a peur de perdre son pouvoir.
Les chefs religieux ont peur du désordre.
Toute la ville est troublée.
Matthieu met ici en lumiere une tentation permanente de la religion :
préférer la sécurité a la rencontre,
I’immobilisme au déplacement,
la certitude a la confiance.
Ils savent.
Ils peuvent citer le texte, donner 1’adresse exacte, rappeler la prophétie.
Mais ils ne se levent pas.

On pourrait dire qu’ils ont une foi intellectualisée mais non vécue.

Décider d’une année joyeuse, ce n’est pas chercher des certitudes religieuses et immobiles,
mais faire confiance a une Parole qui met en route. ...

Les mages n’ont pas une foi achevée.

Ils reconnaissent un roi, pas encore un Sauveur.

Mais ils se prosternent.

Et ce geste suffit.



La foi commence souvent la : dans un désir encore imparfait, mais suffisamment vrai pour

engager la vie.

Les mages ouvrent leurs trésors.

Chez Matthieu, le trésor est toujours li¢ au cceur.

Déposer son trésor, c’est déplacer sa vie, son centre de gravité.

Ce n’est pas s’appauvrir ; c’est reconnaitre que notre vie ne tient pas a ce que nous
possédons, mais a ce que nous recevons.

Ils offrent ce qui a du prix, et ils recoivent ce qui n’a pas de prix.

La joie nait souvent la :

lorsque nous cessons de faire de nos sécurités le lieu ultime de notre confiance.

Matthieu ose écrire cette phrase centrale :
« En voyant I’étoile, ils se réjouirent d’une tres grande joie. »
Il faut s’y arréter.
Cette joie n’est ni banale ni discréte.
Le texte insiste, amplifie, redouble les termes.
C’est une joie débordante, excessive, qui ne tient pas dans des catégories raisonnables.
Mais surtout, cette joie est située.
Elle n’est pas donnée au début du récit.
Elle ne surgit ni au moment du départ, ni au moment de la naissance de 1’enfant.
Elle arrive aprés un long chemin.
Apres le doute.
Apres I’errance.
Apres la confrontation avec le pouvoir.

Apres I’épreuve.

La joie n’est donc pas un point de départ spirituel.

Elle est un fruit.

Elle nait d’un chemin consenti, d’un risque accepte, d’une traversée assumee.

Elle n’est pas le contraire de la nuit ; elle en est I’issue possible.

Une joie qui surgit quand on pensait que tout était fermé, une joie qui ouvre ’avenir 1a ou
I’on croyait la route barrée.

Décider d’une année joyeuse, ce n’est donc pas espérer une année sans €preuves,

mais choisir de croire que les épreuves n’auront pas le dernier mot.



Les mages repartent par un autre chemin ...
Ils ne repartent pas avec une religion, ni avec une doctrine, mais avec une expérience.
[1s repartent transformés, déplacés intérieurement.

La joie n’est pas une conclusion. Elle est un commencement.

Décider d’une année joyeuse,

C’est décider d’une année habitée.

D’une année ou I’on accepte de marcher sans tout maitriser.

D’une année ou I’on consent a étre déplacé par la rencontre du Christ.

C’est accepter que Dieu nous rejoigne 1a ou nous sommes.

Dans les Evangiles, Jésus pose souvent cette question :
« Que veux-tu que je te fasse ? »
Alors, au seuil de cette année nouvelle, entendons cette question adressée a chacun :

« Que veux-tu que je te fasse ? »

En ce début d’année, cette question nous est posée a nous aussi.
Que voulons-nous vraiment ?

Une vie protégée ?

Une vie maitrisée ?

Ou une vie traversée par la joie de la rencontre avec le Christ ?

Parce qu’entre vouloir une année joyeuse et vouloir une année sans aucun imprévu,

il faut bien reconnaitre que nous hésitons parfois.

Alors, freres et soeurs, ayons 1’audace des mages,
Ayons I’audace de répondre, non comme une résolution fragile,
mais comme une décision de foi :

Seigneur, conduis-nous vers la joie.

Amen.






